
 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gjerd 

 
 

 

 
11 

 

Menjembatani Tradisi dan Modernitas: Institusionalisasi 

Metode Tasmi’ di Pondok Pesantren Indonesia Kontemporer 

Yuli Marlina 
Universitas Islam Jakarta (UIJ) 

Corresponding Author  ; yulie.marlina@gmail.com 
 

ARTICLE INFO ABSTRACT 

Submission; Aug 10th 2025 
Revised ; Sep 14th 2025 
Accepted ; Oct 30th 2025 
 
 
 
Keywords ; 
Tasmi’ Method; 
Institutionalization; 
Islamic Boarding School 
(Pesantren); Tradition and 
Modernity; Qur'anic 
Memorization; Islamic 
Education; Indonesia. 

This qualitative study examines the institutionalization of the 
Tasmi’ method (a structured recitation test) at the Miftahul 'Ula 
Islamic Boarding School in East Java, Indonesia, as a strategic 
response to the challenges of maintaining tradition within a 
modern educational context. The research aims to analyze how 
this traditional Qur'anic memorization practice is formalized into 
a standardized, rule-based system within a contemporary 
pesantren. Data were collected through in-depth interviews with 
the school's leadership and teaching staff, participatory 
observation of Tasmi’ activities, and document analysis. The 
findings reveal that the institutionalization process involves the 
codification of procedures (e.g., standardized error limits, formal 
schedules, and certification for 5-juz recitations), which serves to 
bridge traditional oral learning with modern demands for 
measurable quality and accountability. This formalization 
enhances the quality control of memorization while 
simultaneously preserving the core of the sanad-based (chain of 
transmission) tradition. The study concludes that the 
institutionalization of Tasmi’ represents a dynamic synthesis of 
tradition and modernity, allowing the pesantren to maintain its 
religious authority and pedagogical integrity while adapting its 
operational mechanisms to contemporary standards. This offers 
a replicable model for other Islamic educational institutions 
navigating similar pressures. 
 

INTRODUCTION 

Pendidikan Islam di Indonesia berakar kuat pada tradisi pondok pesantren yang 

memainkan peran penting dalam melestarikan dan mentransmisikan nilai-nilai 

agama dan budaya. Namun, pesatnya kemajuan teknologi pendidikan dan evolusi 

standar pedagogis menimbulkan tantangan signifikan dalam mempertahankan dan 

mentransformasikan tradisi ini agar tetap relevan (Anwar, 2019; Noor, 2022). 

Penelitian ini berfokus pada institusionalisasi metode Tasmi’ sebuah ujian lisan 

terstruktur untuk menghafal Al-Qur'an di Pondok Pesantren Miftahul 'Ula, Jawa 

Timur. Proses ini bertujuan untuk melestarikan keaslian dan kualitas pengajaran Al-



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
12 

 

Qur'an sekaligus memenuhi tuntutan akuntabilitas dan standar pendidikan modern 

yang semakin meningkat. Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa prinsip-prinsip 

manajemen mutu semakin banyak diadopsi dalam pendidikan pesantren, termasuk 

dalam sistem tahfidz Al-Qur'an (Arribath et al., 2021; Erlina et al., 2022). 

Tradisi pengajaran pesantren yang sebagian besar bersifat lisan menghadapi 

tantangan khusus dalam beradaptasi dengan kebutuhan pengajaran yang lebih 

terformalisasi dan terstandarisasi (Anwar, 2019). Adaptasi ini sangat penting, 

mengingat signifikansi teknologi informasi dan komunikasi dalam pendidikan 

kontemporer (Noor, 2022). Lebih lanjut, pemahaman tentang metode dan prosedur 

yang sistematis dapat secara signifikan meningkatkan efisiensi dan efektivitas 

proses pembelajaran (Maria et al., 2023). Mengingat bahwa tahfidz Al-Qur'an tidak 

hanya berfungsi sebagai transfer ilmu tetapi juga sebagai sarana pembentukan 

karakter, sangat penting untuk mengeksplorasi bagaimana lembaga pendidikan 

Islam dapat menyelaraskan nilai-nilai tradisional dengan tuntutan modernitas 

(Ardiansyah & Suharto, 2022; Harahap, 2024). 

Meskipun literatur yang ada telah mulai membahas peningkatan mutu di 

pesantren, masih terdapat celah kritis dalam memahami mekanisme spesifik 

melalui mana praktik pedagogis tradisional diformalkan secara sistematis atau 

diinstitusionalisasikan ke dalam kerangka pendidikan modern. Penelitian ini 

berupaya mengisi celah tersebut dengan mengeksplorasi proses institusionalisasi 

metode Tasmi’, yang mencakup kodifikasi prosedur, penjadwalan formal, dan 

sertifikasi bagi santri, sebagai sarana untuk menciptakan hubungan yang harmonis 

antara tradisi dan modernitas (Sirin et al., 2021). Pesantren seperti Miftahul 'Ula 

harus menavigasi medan kompleks ini untuk mempertahankan integritas pedagogis 

dan otoritas keagamaan mereka sambil memenuhi tolok ukur pendidikan 

kontemporer (Asrori et al., 2022). Dengan melakukan analisis mendalam tentang 

interaksi antara tradisi menghafal Al-Qur'an dan modernitas, penelitian ini 

bertujuan untuk memberikan kontribusi yang signifikan bagi pengembangan model 

pendidikan Islam yang relevan di Indonesia kontemporer (Malik, 2023; Sari et al., 

2021). 

Dalam era di mana globalisasi dan teknologi informasi menuntut perubahan 

cepat di semua aspek kehidupan, pendidikan pesantren harus menghadapi 

tantangan ini dengan pendekatan yang komprehensif. Penelitian ini diharapkan 

dapat mengatasi celah literatur yang teridentifikasi mengenai metode pengajaran 

kontekstual di pesantren. Dengan mengkaji metode Tasmi’ yang terinstitusionalisasi, 

penelitian ini menunjukkan bagaimana pesantren dapat merumuskan respons 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
13 

 

inovatif terhadap tantangan yang dihadapi pendidikan Islam tanpa kehilangan 

esensi budaya dan tradisinya (Fathurrahman et al., 2023). 

Penelitian ini dipandu oleh pertanyaan-pertanyaan kunci berikut: 1) Bagaimana 

proses institusionalisasi metode Tasmi’ berlangsung di Pondok Pesantren Miftahul 

'Ula? 2) Apa saja tantangan dan peluang dalam menerapkan metode ini dalam 

konteks pendidikan modern? 3) Sejauh mana metode Tasmi’ yang 

terinstitusionalisasi mempengaruhi kualitas hafalan Al-Qur'an dan pengembangan 

karakter santri? Melalui analisis ini, kami berkomitmen untuk memberikan 

perspektif baru tentang sinergi antara tradisi dan modernitas dalam pendidikan 

Islam Indonesia (Febriyanti et al., 2022; Maria et al., 2023). 

Dengan mengedepankan temuan-temuan ini, karya ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi yang berarti bagi pengembangan pendidikan Islam dan 

menjadi rujukan bagi akademisi, pengelola lembaga pendidikan, dan pemangku 

kepentingan lainnya (Zulkarnaen et al., 2023; Sari et al., 2021). Lebih lanjut, 

diharapkan penelitian ini akan menginspirasi pesantren lain untuk 

mempertimbangkan proses serupa dalam menanggapi tantangan masa kini dan 

masa depan dalam pendidikan Islam (Mirela, 2022). 

LITERATURE REVIEW 

Tinjauan pustaka ini menyajikan sintesis kerangka teoritis dan studi empiris 

yang relevan dengan topik institusionalisasi metode Tasmi’ dalam konteks pondok 

pesantren di Indonesia. Berbagai studi sebelumnya telah mengeksplorasi 

transformasi pendidikan Islam di era modern, menyoroti pergeseran paradigma 

yang mengakibatkan integrasi nilai-nilai Islam ke dalam kerangka pendidikan 

kontemporer. Penelitian oleh Asari et al. (2024) mengungkapkan bahwa dinamika 

yang muncul seiring modernisasi pendidikan Islam merefleksikan upaya menjaga 

identitas religius sambil beradaptasi dengan tuntutan masyarakat kontemporer. 

Keseimbangan ini menjadi esensial, mengingat banyak institusi pendidikan Islam 

masih berjuang antara mempertahankan metode tradisional dan memenuhi standar 

pendidikan formal yang terukur (Fakhrurazi et al., 2024). 

Dalam konteks pendidikan Indonesia, Fakhrurazi et al. (2024) menyoroti 

adanya dualisme dalam pendidikan Islam sejak tahun 1980-an, di mana pendidikan 

umum dan pendidikan Islam seringkali dipisahkan. Hal ini menjadi tantangan 

tersendiri bagi pengelola pesantren dalam menyesuaikan kurikulum dan metode 

pengajaran mereka. Inayatillah (2023) menggarisbawahi bahwa pendidikan 

berbasis kitab kuning masih menjadi rujukan penting, namun keberadaannya harus 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
14 

 

disesuaikan dengan perkembangan zaman dan tuntutan akademis yang semakin 

tinggi. 

Tantangan signifikan dalam menciptakan harmoni antara tradisi dan 

modernitas adalah pergeseran yang dipicu oleh perkembangan teknologi dan 

kemajuan metode pengajaran. Faruq et al. (2022) mengemukakan bahwa meskipun 

teknologi memberikan kemudahan, tantangan yang muncul adalah bagaimana 

menyeimbangkan pendidikan karakter yang menjadi ciri khas pesantren dengan 

kecenderungan modernisasi. Kurikulum pendidikan di pesantren harus mampu 

menciptakan pendidikan holistik yang meliputi aspek intelektual, moral, dan 

spiritual untuk memastikan nilai-nilai Islam tetap terjaga (Khaira et al., 2023). 

Minat terhadap perubahan kurikulum di pesantren ditunjukkan oleh 

transformasi pada institusi pendidikan seperti Dayah di Aceh yang berhasil 

menyatukan pengajaran tradisional dengan pendidikan modern (Erawadi & Setiadi, 

2024). Hasil penelitian menunjukkan bahwa sistem pendidikan Dayah tidak hanya 

berfokus pada pengajaran agama, tetapi juga menyediakan kerangka pendidikan 

yang integratif. Penyesuaian metode pengajaran tradisional dengan pendekatan 

modern menjadi sorotan dalam menjalankan visi yang lebih inklusif dan responsif 

terhadap kebutuhan masyarakat. 

Namun, terdapat celah literatur yang signifikan mengenai bagaimana proses 

institusionalisasi yaitu transformasi praktik tradisional menjadi sistem terstruktur 

dengan prosedur, aturan, dan standar yang jelas benar-benar terjadi dalam konteks 

spesifik metode Tahfidz Al-Qur'an. Sebagian besar penelitian berfokus pada 

adaptasi kurikulum atau integrasi teknologi, tanpa mengeksplorasi mekanisme 

formalisasi praktik pedagogis tradisional seperti Tasmi’ ke dalam kerangka 

pendidikan modern. Erawadi dan Setiadi (2024) menemukan bahwa kepemimpinan 

Kiai sangat berperan dalam menjaga moral santri di era milenial, serta pentingnya 

pendekatan pembelajaran berbasis proyek. Namun, penelitian ini belum menyentuh 

aspek kodifikasi dan standarisasi metode pembelajaran tradisional. 

Pendidikan di era modern juga membutuhkan adaptasi terhadap fenomena 

globalisasi yang luas. Dalam konteks ini, penelitian oleh Raihani (2020) serta 

Nasution et al. (2019) membahas bagaimana pendidikan Islam secara keseluruhan 

harus mempertahankan identitasnya, tetapi pada saat yang sama mampu beroperasi 

dalam lingkup global. Beberapa hasil menunjukkan bahwa pesantren perlu lebih 

proaktif dalam menyesuaikan program studi dan metode pengajaran untuk 

menjawab tantangan zaman yang semakin kompleks, sambil tetap mematuhi 

prinsip-prinsip Islam. 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
15 

 

Referensi yang ada menunjukkan bahwa meskipun ada tantangan dalam 

pembaruan pendidikan di pesantren, langkah-langkah inovatif sudah banyak 

diimplementasikan, termasuk penyesuaian kurikulum dan pergeseran pada metode 

pengajaran yang lebih interaktif (Khaira et al., 2023; Febriyani et al., 2024). 

Penelitian oleh Setiaji (2024) menggarisbawahi perluasan pengetahuan yang 

menggabungkan ilmu pengetahuan modern dengan keyakinan Islam sebagai 

pendekatan yang rasional bagi institusi pendidikan. 

Berdasarkan identifikasi celah literatur tersebut, penelitian ini 

mengembangkan kerangka konseptual yang memposisikan institusionalisasi 

metode Tasmi’ sebagai proses mediator antara tradisi dan modernitas dalam 

pendidikan pesantren. Kerangka ini menekankan tiga dimensi institusionalisasi: (1) 

kodifikasi prosedur (pembakuan aturan dan standar), (2) formalisasi struktur 

(penjadwalan dan pembagian peran), dan (3) legitimasi hasil (sertifikasi dan 

pengakuan). Melalui perspektif ini, penelitian ini diharapkan dapat mengisi celah 

dalam literatur dengan menyediakan gambaran utuh mengenai bagaimana metode 

Tasmi’ dapat diinstitusionalisasi secara efektif di pesantren modern, sekaligus 

menjaga esensi tradisi yang telah berjalan selama ini. 

METODE (METHOD) 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kasus. 

Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai proses 

institusionalisasi metode Tasmi’ dalam konteksnya yang alamiah. Desain penelitian 

yang digunakan adalah studi kasus tunggal instrumental yang memungkinkan 

peneliti mengeksplorasi secara mendetail fenomena institusionalisasi tersebut. 

Penelitian dilaksanakan di Pondok Pesantren Miftahul 'Ula, Nglawak, 

Kertosono, Nganjuk, Jawa Timur. Pemilihan lokasi ini dilakukan secara purposive 

berdasarkan pertimbangan bahwa pesantren tersebut telah menerapkan metode 

Tasmi’ secara terstruktur sejak tahun 2021 dan mengalami proses transformasi dari 

praktik tradisional menuju sistem yang terinstitusionalisasi. Penelitian ini 

dilaksanakan selama periode Mei hingga Agustus 2024. 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama: 

1. Wawancara Mendalam: Dilakukan terhadap 12 informan kunci yang terdiri 

dari pengasuh pesantren (1 orang), pembina tahfidz (1 orang), 

ustadzah/pengajar (4 orang), pengurus pesantren (2 orang), dan santri yang 

telah mengalami proses Tasmi’ (4 orang). Wawancara menggunakan 

pedoman wawancara semi-terstruktur untuk menggali pengalaman, 

persepsi, dan pemahaman informan mengenai proses institusionalisasi. 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
16 

 

2. Observasi Partisipan: Peneliti terlibat dalam berbagai aktivitas Tasmi’ 

termasuk Tasmi’ 1 juz yang dilaksanakan pada malam hari dan Tasmi’ 5 juz 

yang dilaksanakan setiap Jumat. Observasi difokuskan pada interaksi sosial, 

prosedur pelaksanaan, dan dinamika selama proses Tasmi’ berlangsung. 

3. Studi Dokumen: Analisis terhadap dokumen-dokumen pendukung termasuk 

struktur organisasi, jadwal kegiatan, buku setoran hafalan, format penilaian, 

sertifikat Tasmi’, dan peraturan pesantren yang relevan dengan penerapan 

metode Tasmi’. 

 

Data dianalisis menggunakan teknik analisis tematik model Braun dan Clarke 

(2006) melalui tiga tahap: 

1. Reduksi Data: Data mentah diorganisasikan dan difokuskan pada informasi 

yang relevan dengan pertanyaan penelitian melalui proses transkripsi, 

terjemahan, dan summarisasi. 

2. Penyajian Data: Data disusun dalam bentuk matriks dan narasi deskriptif 

untuk mengidentifikasi pola dan hubungan antar kategori. 

3. Penarikan Kesimpulan: Dilakukan interpretasi terhadap temuan yang telah 

disajikan dengan melakukan verifikasi secara berkelanjutan melalui diskusi 

dengan informan kunci. 

 

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menerapkan strategi 

triangulasi: 

1. Triangulasi Sumber: Membandingkan data dari berbagai informan 

(pengasuh, ustadzah, santri). 

2. Triangulasi Metode: Mengkonfirmasi temuan dari wawancara melalui 

observasi dan studi dokumen. 

3. Triangulasi Waktu: Melakukan pengumpulan data dalam waktu yang 

berbeda untuk memastikan konsistensi temuan. 

Selain itu, dilakukan pula member checking dengan mengkonfirmasi 

interpretasi data kepada informan untuk memastikan akurasi representasi 

pengalaman mereka. 

 

Penelitian ini telah mendapatkan persetujuan etik dari Program Studi 

Pendidikan Agama Islam Sekolah Tinggi Agama Islam Miftahul 'Ula. Sebelum 

pengumpulan data, peneliti memperoleh informed consent dari semua partisipan 

dengan menjelaskan tujuan penelitian, prosedur, hak partisipan, dan kerahasiaan 

data. Identitas semua informan dirahasiakan dengan menggunakan kode anonym 

dalam pelaporan hasil penelitian. Peneliti juga menghormati nilai-nilai dan norma 

yang berlaku di lingkungan pesantren selama proses penelitian berlangsung. 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
17 

 

RESULTS AND DISCUSSION 

Berdasarkan analisis data lapangan, penelitian ini mengungkap proses 

institusionalisasi metode Tasmi’ yang berkembang melalui tiga fase utama. Fase 

pertama ditandai dengan pembentukan fondasi sistem melalui standarisasi 

prosedur dasar. Fase kedua merupakan periode konsolidasi dengan penyempurnaan 

mekanisme dan struktur. Fase ketiga merupakan tahap maturasi dengan 

pengembangan sistem legitimasi dan pengakuan. 

Proses transformasi ini dijelaskan oleh salah seorang pengasuh: "Kami memulai 

dengan menetapkan standar dasar, kemudian secara bertahap menyempurnakan 

detail prosedur, dan akhirnya membangun sistem pengakuan yang membuat 

seluruh proses menjadi bermakna." Pernyataan ini menunjukkan kesadaran akan 

pentingnya pendekatan bertahap dalam proses institusionalisasi. 

Penelitian berhasil mendokumentasikan mekanisme implementasi Tasmi’ yang 

terstruktur dalam dua bentuk. Tasmi’ 1 Juz dilaksanakan dengan protokol ketat yang 

mencakup penjadwalan rutin setiap malam setelah shalat Isya, sistem penyimakan 

oleh santri senior bersertifikat, batas toleransi kesalahan maksimal tiga kali, serta 

mekanisme evaluasi dan pengulangan yang jelas. Sementara Tasmi’ 5 Juz 

menunjukkan tingkat formalisasi yang lebih tinggi dengan pelaksanaan mingguan 

setiap hari Jumat, kehadiran mandatory seluruh komunitas tahfidz, proses 

sertifikasi resmi dengan pencatatan dokumentasi, dan integrasi dengan sistem 

evaluasi kemajuan hafalan. 

Implementasi sistem Tasmi’ yang terinstitusionalisasi menghasilkan 

transformasi signifikan dalam ekosistem pendidikan pesantren. Peningkatan 

kualitas hafalan terlihat melalui empat indikator utama: konsistensi bacaan yang 

terstandarisasi, akurasi tajwid dan makhraj yang terkontrol, kelancaran hafalan 

yang terukur, serta motivasi belajar yang terbangun sistemik. Seorang santri 

menjelaskan: "Dengan sistem yang jelas, saya tahu persis apa yang harus dicapai dan 

bagaimana mencapainya. Setiap kesalahan bisa segera dikoreksi, setiap kemajuan 

mendapatkan pengakuan." 

Yang menarik, institusionalisasi Tasmi’ tidak hanya menghasilkan perubahan 

prosedural, tetapi juga membentuk kultur disiplin ilmiah yang baru. Kultur ini 

ditandai dengan budaya muraja'ah yang terencana, sistem evaluasi yang objektif, 

mekanisme umpan balik yang konstruktif, dan pengakuan prestasi yang transparan. 

Proses ini menunjukkan bagaimana struktur yang terinstitusionalisasi mampu 

menciptakan praktik kultural yang berkelanjutan. 

 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
18 

 

Diskusi 

Temuan penelitian ini memperkuat dan sekaligus merevisi teori institusionalisasi 

dalam konteks pendidikan pesantren. Jika teori konvensional menekankan tiga pilar 

institusionalisasi, penelitian ini menemukan bahwa dalam konteks pesantren, 

dimensi spiritual menjadi pilar keempat yang equally penting. Proses kodifikasi 

prosedur Tasmi’ yang meliputi penetapan standar teknis dan mekanisme kontrol 

merepresentasikan dimensi regulatif. Namun, implementasinya selalu dikaitkan 

dengan nilai-nilai spiritual, seperti yang diungkapkan salah seorang pembina: 

"Setiap aturan kami kaitkan dengan hikmahnya dalam menjaga kemurnian Al-

Qur'an." 

Temuan penelitian ini mendukung sekaligus mengembangkan tesis sebelumnya 

tentang dinamika pendidikan Islam kontemporer. Jika penelitian terdahulu 

mengidentifikasi adanya ketegangan antara tradisi dan modernitas, penelitian ini 

justru menemukan adanya dialog kreatif yang menghasilkan sintesis baru. Sistem 

sertifikasi Tasmi’ yang modern tidak menghilangkan sanad keilmuan tradisional, 

melainkan memperkuatnya melalui dokumentasi dan standarisasi yang jelas. Hal ini 

menunjukkan kemampuan pesantren dalam melakukan modernisasi tanpa 

westernisasi - sebuah konsep yang perlu dikembangkan lebih lanjut dalam studi 

Islam. 

Temuan tentang keberhasilan institusionalisasi Tasmi’ memiliki implikasi penting 

bagi studi transformasi pendidikan Islam. Penelitian ini membuktikan bahwa 

transformasi pendidikan Islam dapat berjalan efektif ketika dimotori oleh aktor-

aktor internal yang memahami konteks kultural. Perubahan sistemik tidak harus 

mengorbankan nilai-nilai fundamental. Seperti diungkapkan salah seorang 

pengurus: "Kami tidak menolak perubahan, tapi kami yang menentukan bentuk 

perubahan itu sesuai dengan khittah kami." Pernyataan ini merefleksikan agency 

yang kuat dari pelaku pesantren dalam memimpin transformasi. 

Meski menunjukkan hasil positif, penelitian ini juga mengidentifikasi beberapa 

risiko dalam proses institusionalisasi. Pertama, adanya kecenderungan birokratisasi 

yang berpotensi mengurangi fleksibilitas. Kedua, beban administratif yang 

meningkat dapat mengalihkan perhatian dari aspek substantif. Temuan ini 

mendukung kekhawatiran yang disampaikan peneliti sebelumnya tentang risiko 

formalisasi berlebihan dalam pendidikan Islam. Namun, penelitian ini juga 

menemukan bahwa kesadaran akan risiko tersebut telah mendorong 

pengembangan mekanisme korektif. 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
19 

 

Secara teoritis, penelitian ini memberikan kontribusi utama dalam 

pengembangan model institusionalisasi khas pesantren yang mengintegrasikan 

dimensi spiritual, pemetaan mekanisme transformasi pendidikan Islam yang 

bottom-up dan kontekstual, serta analisis tentang negosiasi kreatif antara tradisi 

dan modernitas. Secara praktis, temuan penelitian ini menawarkan blueprint bagi 

pesantren lain yang ingin melakukan transformasi serupa. Model yang 

dikembangkan Pondok Pesantren Miftahul 'Ula menunjukkan bahwa standarisasi 

dan tradisi bukanlah dua kutub yang bertentangan, melainkan dapat saling 

memperkuat. 

Penelitian ini memiliki keterbatasan dalam hal rentang waktu observasi yang 

terbatas untuk mengamati dampak jangka panjang. Untuk itu, penelitian 

longitudinal diperlukan untuk mengkaji sustainability model ini. Selain itu, 

penelitian komparatif dengan pesantren yang menggunakan pendekatan berbeda 

akan memperkaya pemahaman kita tentang variasi model transformasi. Yang tidak 

kalah penting, penelitian perlu dikembangkan untuk mengkaji aspek-aspek lain dari 

institusionalisasi Tasmi’, seperti dampaknya terhadap perkembangan karakter 

santri dan pengaruhnya terhadap sistem pendidikan pesantren secara keseluruhan. 

Proses institusionalisasi metode Tasmi’ di Pondok Pesantren Miftahul 'Ula 

merepresentasikan contoh sukses transformasi pendidikan Islam yang mampu 

menyeimbangkan antara mempertahankan tradisi dan merespons tuntutan zaman. 

Model yang dikembangkan tidak hanya relevan untuk konteks pesantren, tetapi juga 

memberikan inspirasi bagi lembaga pendidikan lainnya yang menghadapi tantangan 

serupa dalam era globalisasi. Temuan penelitian ini sekaligus menawarkan 

perspektif optimistis tentang masa depan pendidikan Islam, bahwa dengan 

pendekatan yang tepat, tradisi dan modernitas dapat bersinergi untuk menciptakan 

sistem pendidikan yang lebih baik tanpa kehilangan identitas. 

CONCLUSION AND RECOMMENDATION 

Berdasarkan temuan penelitian yang komprehensif, dapat disimpulkan bahwa 

proses institusionalisasi metode Tasmi’ di Pondok Pesantren Miftahul 'Ula telah 

berhasil menciptakan model transformasi pendidikan Islam yang khas dan efektif. 

Penelitian ini membuktikan bahwa institusionalisasi tidak harus berarti 

westernisasi atau sekularisasi, melainkan dapat menjadi sarana untuk memperkuat 

tradisi melalui standarisasi dan profesionalisasi. Proses tiga tahap yang dilalui dari 

pembentukan fondasi, konsolidasi, hingga maturasi sistem menunjukkan bahwa 

perubahan berkelanjutan memerlukan pendekatan bertahap dan kontekstual. 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
20 

 

Temuan penelitian ini berhasil menjawab pertanyaan penelitian dengan 

menunjukkan bahwa institusionalisasi Tasmi’ tidak hanya mencakup aspek 

prosedural dan struktural, tetapi juga membentuk kultur disiplin ilmiah baru yang 

tetap berpijak pada nilai-nilai spiritual pesantren. Harmonisasi antara tradisi dan 

modernitas ternyata mungkin dicapai ketika transformasi dimotori oleh aktor 

internal yang memahami konteks kultural dan memiliki komitmen untuk 

mempertahankan esensi pendidikan Islam. 

Kontribusi terbesar penelitian ini terletak pada pengembangan model 

institusionalisasi khas pesantren yang mengintegrasikan empat pilar: regulatif, 

normatif, kognitif, dan spiritual. Model ini tidak hanya relevan untuk pengembangan 

pendidikan tahfidz, tetapi juga memberikan kerangka teoretis untuk memahami 

transformasi pendidikan Islam secara lebih luas. 

Berdasarkan temuan penelitian, diajukan beberapa rekomendasi untuk 

pengembangan lebih lanjut. Bagi pengelola pesantren, disarankan untuk 

mengembangkan pedoman tertulis yang mendokumentasikan best practices dalam 

pelaksanaan Tasmi’, sekaligus membentuk forum berkala untuk evaluasi dan 

penyempurnaan sistem. Perlunya menjaga keseimbangan antara standarisasi dan 

fleksibilitas agar tidak terjebak dalam birokratisasi berlebihan yang dapat 

mengaburkan tujuan pendidikan. 

Bagi pembuat kebijakan pendidikan, temuan penelitian ini dapat menjadi acuan 

dalam pengembangan kerangka kebijakan yang mendukung transformasi 

pendidikan Islam yang kontekstual. Disarankan untuk menciptakan skema 

pendampingan dan pendanaan yang memfasilitasi inovasi-inovasi serupa di 

pesantren lainnya, dengan tetap menghormati otonomi dan kekhasan masing-

masing lembaga. 

Untuk penelitian lanjutan, penting dilakukan studi longitudinal untuk mengkaji 

dampak jangka panjang model institusionalisasi ini terhadap perkembangan 

karakter santri dan kualitas hafalan. Penelitian komparatif dengan pesantren yang 

menggunakan pendekatan berbeda juga diperlukan untuk mengidentifikasi 

variabel-variabel kunci yang mempengaruhi keberhasilan transformasi pendidikan 

Islam. 

Penelitian ini mengakui beberapa keterbatasan, terutama dalam hal cakupan 

waktu observasi yang terbatas dan fokus pada satu studi kasus. Namun, justru 

keterbatasan ini membuka peluang untuk penelitian-penelitian berikutnya yang 

dapat memperkaya pemahaman kita tentang dinamika transformasi pendidikan 

Islam di Indonesia. 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
21 

 

Model institusionalisasi Tasmi’ yang berhasil dikembangkan Pondok Pesantren 

Miftahul 'Ula patut dijadikan inspirasi bagi lembaga-lembaga pendidikan Islam 

lainnya. Transformasi yang berbasis pada nilai-nilai lokal dan dimotori oleh aktor 

internal terbukti mampu menciptakan perubahan yang berkelanjutan dan 

bermakna, tanpa harus mengorbankan identitas keislaman dan keindonesiaan. 

REFERENCES 

Anwar, M. A. (2019). Revitalizing the Method of Repetition in  the Recitation of the 

Qur’An. Istawa Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 156. 

https://doi.org/10.24269/ijpi.v4i2.1995 

Ardiansyah, A., & Suharto, T. (2022). Character Education Values in the Ashaabul 

Uhduud Story: An Analysis of Al-Buruj Verses 4-8. Interdisciplinary Social 

Studies, 1(5), 490–495. https://doi.org/10.55324/iss.v1i5.118 

Arribath, A. H., Suradika, A., & Sopa, S. (2021). Total Quality Management (TQM) 

Tahfidz Al-Qur’an Islamic Boarding School: A Study at Tahfidz Daarul Qur’an 

Islamic Boarding School Tangerang. Technium Social Sciences Journal, 26, 

250–261. https://doi.org/10.47577/tssj.v26i1.5186 

Asari, H., Ritonga, M., Nursalimah, N., Megawati, B., Ruwaidah, R., & Watrianthos, R. 

(2024). Mapping the Modernization of Islamic Education: A Bibliometrics 

Analysis of Research Trends From 1965 to 2022. Ijce, 1(4), 218–225. 

https://doi.org/10.47852/bonviewijce42023100 

Asrori, M., Anam, A. F., Mahmudi, A. I., Ghufron, M., Syafiuddin, M., & Zulfa, I. (2022). 

Sociocultural Activities: <i>Tahfidz</I> Al-Qur’an During Covid-19 Pandemic. 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.220104.041 

Erawadi, E., & Setiadi, F. M. (2024). Transformation of Traditional Islamic Education: 

Dayah as a Modern Educational Institution in Post-Conflict Aceh. Fitrah Jurnal 

Kajian Ilmu-Ilmu Keislaman, 9(2), 225–246. 

https://doi.org/10.24952/fitrah.v9i2.10110 

Erlina, E., Pranata, R., Alfarikh, R. F., Rahman, R. A., & Shadri, Z. (2022). The Qur’an 

Education Activities at the Qur’an House Bustanul Qira’ah Indonesia. 

Ijmurhica, 5(4), 145–153. https://doi.org/10.24036/ijmurhica.v5i4.146 

Faruq, A. K., Hepni, H., & Sujiwo, S. (2022). Technology and Noble Traditions in 

Pesantren. Edukasi Islami Jurnal Pendidikan Islam, 11(02). 

https://doi.org/10.30868/ei.v11i02.2385 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
22 

 

Fathurrahman, T., Ramadhan, M., & Leonardo, F. C. (2023). Nurul Iman Al-Quran 

Education Park (TPA) Efforts in Creating a Superior Qur’an Generation From 

an Early Age. Ensiklopedia Jurnal Pendidikan Dan Inovasi Pembelajaran 

Saburai, 3(02), 72–80. https://doi.org/10.24967/esp.v3i02.2436 

Febriyani, F., Suherman, E., Noor, I. H., & A.S, D. F. P. (2024). Tradition in Modern 

Islamic Education and the Hermeneutics of Education in the Perspective of 

Buya Hamka. Al-Misbah (Jurnal Islamic Studies), 12(1), 62–82. 

https://doi.org/10.26555/almisbah.v12i1.10318 

Febriyanti, F., Alfiyanto, A., Zulkipli, Z., & Ayuni, B. (2022). The Implementation of the 

Al-Qur’an Memorization Program at the Palembang Alumnika Science 

Elementary School. Indonesian Journal of Islamic Education Studies (Ijies), 

5(1), 95–112. https://doi.org/10.33367/ijies.v5i1.2470 

Harahap, I. M. (2024). Huffazh Center Indonesia: Study and Development of Tahfidz 

Al-Qur’an at the Beginning of the 21st Century. Al-Ishlah Jurnal Pendidikan, 

16(2). https://doi.org/10.35445/alishlah.v16i2.5184 

Inayatillah, I. (2023). Kitab Kuning’s Existence in the History of Islamic Education 

and Its Relevance to Modern Islamic Society in Aceh. Insania Jurnal Pemikiran 

Alternatif Kependidikan, 28(2), 133–152. 

https://doi.org/10.24090/insania.v28i2.9158 

Iryana, W., & Z, W. J. (2023). Indonesian Islamic Tradition Is a Wisdom That Liberates 

Society From the Shackles of Globalization. Kne Social Sciences. 

https://doi.org/10.18502/kss.v8i16.14057 

Khaira, A., Syamsuddin, S., Nursanjaya, N., & Mauludi, M. (2023). Dayah Education 

Curriculum Transformation: Building Targeted and Inclusive Education in the 

Modern Era. International Journal of Public Administration Studies, 3(1), 24. 

https://doi.org/10.29103/ijpas.v3i1.12339 

Malik, A. (2023). New Variants of Ultra-Conservative Islamic Schools in Indonesia: A 

Study on Islamic School Endeavor With Islamic Group Movement. Power and 

Education, 16(1), 14–28. https://doi.org/10.1177/17577438231163042 

Maria, L., Scoot, A., & Jo, S. (2023). Tahfidz Al-Qur’an Learning Strategy in Increasing 

the Achievement of Tafsir Learning. J. Neosantara Hybrid Learning, 1(1), 67–

78. https://doi.org/10.55849/jnhl.v1i1.68 

Mirela, T. (2022). Evaluation of the Qur’an Education Program (Paq) at Masjid 

Syuhada Elementary School Yogyakarta. Annual International Conference on 



 

 

Gala Journal of Islamic Studies 
Journal homepage: https://ejournal.galapublication.co.id/index.php/gis 

 
 

 

 
23 

 

Islamic Education for Students, 1(1). 

https://doi.org/10.18326/aicoies.v1i1.232 

Nasution, I. F. A., Miswari, M., & Sabaruddin, S. (2019). Preserving Identity Through 

Modernity:  Dayah Al-Aziziyah and Its Negotiations With Modernity in Aceh. 

Hayula Indonesian Journal of Multidisciplinary Islamic Studies, 3(2), 211–232. 

https://doi.org/10.21009/hayula.003.2.06 

Noor, H. (2022). Optimizing the Potential Resources of Tahfidz  Al Qur’an 

Educational Institutions: Quality Management Review. Al-Tanzim Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 6(1), 146–156. https://doi.org/10.33650/al-

tanzim.v6i1.3281 

Raihani, R. (2020). A MODEL OF ISLAMIC TEACHER EDUCATION FOR SOCIAL 

JUSTICE IN INDONESIA: A Critical Pedagogy Perspective. Journal of Indonesian 

Islam, 14(1), 163. https://doi.org/10.15642/jiis.2020.14.1.163-186 

Sari, R. K., Sinaga, A. I., & Salim, S. (2021). The Role of Al-Qur’an Educational 

Institution Al-Husna in Producing Huffadz in Sei Kepayang District Asahan 

Regency. Nazhruna Jurnal Pendidikan Islam, 4(2), 477–490. 

https://doi.org/10.31538/nzh.v4i2.1612 

Sirin, M. Z., Sari, Y. S., Ramadhani, F., & Jamasir, D. (2021). The Qur’an Learning in 

Islamic Education Institutions in Indonesia: An Analysis Study of the Problems 

and Solutions. Ijmurhica, 4(4), 146–155. 

https://doi.org/10.24036/ijmurhica.v4i4.86 

Zulkarnaen, Husna, B. W., Krismono, A., & Putri, S. I. (2023). Implementation of the 

Qiro’ati Method to Improve Reciting Abilities in Students of the Al-Qur’an 

Education Center. Transformasi Jurnal Pengabdian Masyarakat, 19(2), 213–

222. https://doi.org/10.20414/transformasi.v19i2.7892 

 

 

•  

 


